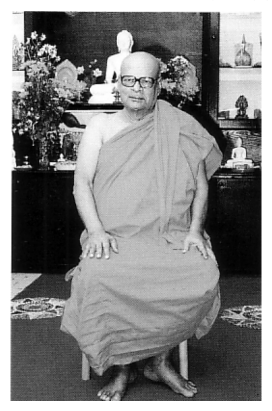


## 佛陀在哪里?

## WHERE IS THE BUDDHA

达摩难陀长老 Ven Dr K Sri Dhammananda (18.3.1919-31.08.2006) 最后的开示



佛陀涅槃前,许多人携带鲜花前来礼佛,佛陀一一婉拒。他劝诫说如果 要表示对他的尊敬,与其献花膜拜,不如奉行佛的教导。

人们常问:佛陀到底去了哪里,或是他现在在何方?如果你还未体验过精神上的生活,你就很难找到这问题的答案。因为世俗的生活经验,无法让我们真正地了解「佛陀」这个概念。一些传教士告诉佛教徒:「佛陀不是神,而是一个人。他已经死了,并离开了我们。遵从一个死去的人,能够得到什么呢?」然而,我们必须了解,佛陀是人天导师(Sattha Deva-manussanam),即诸神和人类的至高导师。当神面对问题时,他们会询问佛陀。(那些认为他们的神是活生生存在而值得我们膜拜的人,可能不知道,这神其实是佛的弟子。)

依据科学,人类的大脑和心智是经过几亿年的进化才得到充分的发展。

在这之前,人类无法了解大自然的运作,遂认为背后必定有一个人或力量在创造及操作这一切的现象。为了巩固这样的理论,他们把那力量或所谓的「神灵」转化成具体的形式,比如雕像和绘画。如此相信「神灵」和力量有助於规范人们的品行,使人弃恶向善。同时,我们经常感到恐惧、担忧、怀疑猜忌或不安全,所以我们渴望有人会给我们庇佑。渐渐地,这种渴望被寄托在单一的力量一神。现在,很多人什么事都必须依靠这单一的神。

为了满足我们永生的欲望,有人尝试推出灵魂的概念,认为灵魂可以离 开世间并在天堂得到永生。这种永远不变的灵魂概念只是一种幻想,因为,正如 佛陀所说,凡是存在的东西都会改变、腐蚀、消失。

当我们仔细地分析佛陀的一生,你会发现,他从未宣称自己为神的儿子或神派遣来的代言人,而是一位觉悟的宗教导师。同时,他也没有表示是另一个佛陀的化身。因为,佛陀根本不是由另一个佛陀创造的,自然不会是他的化身。他是一个通过千秋万岁,历经无数轮回,发展和培养出智慧、慈悲等波罗蜜(圆满)的尊者。当他圆满地修持了这些波罗蜜,得到了圆满的觉悟,即了解宇宙万物的运作,他发现,这个宇宙是没有神创造的。

有些人便问:「如果没有神的辅助,他又怎么可能达臻圆满的境界?」在佛教里,我们始终认为每个人都可能发展其心智至圆满觉悟的境界。这个潜能是存在於每个人的。在梵文里,人类被称为「Manussa」,而「Manussa」这个字眼来自於「Mana」。「Mana」就是心智的意思。所以,人类是指可以充分发展其心智的生命。除了人类以外,世间其他的生物都没有这种能力。甚至神灵都没有这种修成证悟的能力。他们能享受欲望的满足,安宁和富足,然而思想能力却不如人。只有人类能够成为佛陀一圆满觉悟的人。当人们说佛陀不是神的时候,我们无需力证他是神,因为这样做只是降低了「觉悟」的概念。

有些人常说神给全人类启示,那我们要反问为何他不公开地对大家说,而只告知一个人呢?佛陀不鼓励我们盲目地相信佛是一个更强的力量委派来的。

有一天,一位基督牧师带著其随从们前来拜访,欲与我讨论佛教事物。 他问:「其实,你能不能告诉我,到底佛教徒相信什么?」我坦白地告诉他,佛教 徒不相信任何东西。接著,他指著我的书《佛教徒的信仰》问道:「那你为什么 写这本书?」我回答:「没错,写这本书的用意就是希望你读了之后,告诉我有什 么东西是需要你去『相信』的。|

## 「那么,你可不可以告诉我佛教徒做什么呢?」

这点,佛陀确实给了答案。他经常劝导我们应该做什么。与其盲信,他教导我们理解、实践、证悟。我们需要练习这三项功夫。首先,我们必须尝试理解,因为我们不应随便相信一些我们不能理解的事物。佛陀一再强调这点:一定要先理解。

在「八正道」的教诲里,第一项就是正见一正确的理解。在开始弘法时, 佛陀以教导其弟子培育正确的理解为首要任务。他排斥盲信、迷信。如果你没有 正确的理解,你会凭著你的想像力而制造虚假的幻想。

经过学习,我们理解宝贵的佛法。过后我们还必须练习、实践所学到的。 他的劝告是,必须实践所理解的。

这样,你才会体验到其结果或效应。慢慢地,你才会知道那的确是个真理。这就是佛陀所教的三步方法:理解、实践、证悟。这才是消除痛苦的根本方法。

现在你应该能够了解,佛陀开创佛教时,并没要我们相信任何事情,而 是鼓励我们学习、理解并实际地体验其结果。比方说,佛陀说你应该善良,应该 诚实。明白了之后,你开始培养善良和诚实的品质,渐渐地人们都对你多了一份 尊敬。没有人会骚扰或诬赖你,反而尊敬你。这就是你体验到的善果了。 同时,佛陀说你必须依据你的经验来理解事物。你能够以本身的理解去明辨是非,而不是盲目地遵从我们贪求生存。这种欲望和执著非常强烈。由於无知和贪求,即使面临各种痛楚、问题、病痛及其他的疑难杂症,我们依然贪求生存。

让我们来看看这个世界。整个世界就是一个战场,人类在世界各地制造 暴力、流血、战争和毁灭。

反观动物没有制造这些麻烦。它们饥饿时则觅食,吃饱后就睡觉。人类的贪求却是无止境的,内心的执著和贪念十分强烈,因此产生妒嫉、敌对、愤怒、仇视、冷酷与邪恶。其他的生命没有贪求到这种地步。

人类有宗教。宗教不仅是让人膜拜及祈求,而是让人为其他的生命服务。宗教仪式固然重要,但仅靠仪式无法培育出拥有智慧的心智。佛陀涅槃前,许多人携带鲜花前来礼佛,佛陀一一婉拒。他劝诫说如果要表示对他的尊敬,与其献花膜拜,不如奉行佛的教导。

现在你应该明白佛陀教导的是什么了。宗教生活不仅是膜拜,而是遵从他的教导。有一次,有一位僧人瓦加里每天坐在佛陀的面前,静静地凝视著他。一天,佛陀间道:「你在这里做什么?」他回答:「当我望著你的时候,我很快乐。」佛陀紧接著说:「看著一个脏兮兮、会腐烂的身体,你能得到什么呢?你不过是在取悦你的情绪,但不能得到真正的理解。光看佛的外表,你看不到真正的佛。因为佛并不是这个身躯。」他接著解释:「只有理解佛法,才能真正看到佛陀,佛陀会浮现於你心中。」

由此可见,佛陀并不在意他的身躯。纵观印度历史,佛陀的样子在近 500 年的时间里从未出现,因为佛陀不鼓励人们塑造他的形象。后来,希腊人创造了 佛陀和其他宗教象征物的形象。而今,世界各地都创造了多种不同的佛陀形象。 一些升教徒批评我们为偶像膜拜者。其实他们不知道佛教徒在做什么。 我们先听个故事,来明白佛教徒在做什么。

佛陀涅槃百多年后,有一位知名的僧人叫乌巴库塔,深受欢迎。他的弘 法会,总有千人涌至悉心聆听。邪恶的魔王对此忿忿不满,他对人们愈来愈宗教 化的行为感到不高兴。

魔王并不是一个生命,而是一种强烈的意念,阻止人们过著宗教圣洁的生活。它化身为恶人,在佛庙面前载歌载舞,表演各种娱乐大众的节目。渐渐地,信徒们被吸引过去,没有人再到弘法会去。乌巴库塔决定给魔王一个教训,便也前往观赏他的表演。当表演完毕时,乌巴库塔说:「你的表演十分精彩,为了表示感谢,请让我为你戴上这个花圈。」魔王沾沾自喜,感到非常自豪。当乌巴库塔把花圈悬挂在他的颈上时,花圈突然紧缩起来,像一只蟒蛇一样拴住他的颈项。他试著把它脱下来但没办法。他赶紧去寻找帝释天(诸神之王)的帮助,帝释天竭尽所能还是没有办法。他又奔向梵天,当时的创世之神,梵天还是帮不了他。梵天只告诉他:解铃还须系铃人。

最后,魔王只好回去叩求乌巴库塔替他拿掉,否则他快死了。乌巴库塔说:「要我帮你并不难,你必须答应我两件事。第一、你必须答应我以后不再来骚扰我们的宗教活动。」魔王马上答应了。「第二、你见过佛陀,因为你曾经骚扰过他的宗教活动。佛陀涅槃百年以后你还活著,你有超凡的力量,能否变成佛陀的化身给我看看?」魔王回答说:「我可以这么做,但你必须答应我,当我呈现佛陀的样子时,请不要膜拜我,因为我不是什么圣人。」乌巴库塔笑说:「放心,我不会膜拜你的。」然而,当魔王呈现佛陀的样子时,乌巴库塔马上礼拜。魔王大喊:「你说过你不会膜拜我的!」乌巴库塔说:「我没有膜拜魔王,我膜拜的是佛陀。」

这是一个很好的例子,来说明拜佛的意思。当你对著佛像敬礼时,你亦可把它当成禅修的对象。这不叫偶像膜拜。你只是通过这个形象,把佛陀融入你

的心识里。它是一个宗教象征物。

要说明佛陀如何呈现於我们的脑海中, 可从以下例子清楚说明。

第二世界大战时,缅甸有一位军队总司令找到一个美丽的小佛像,这个佛像马上吸引了他。后来,他把这个佛像连同一张纸条送给了(英国当时的首相)邱吉尔。纸条上写著:「把这佛像放在你的桌上。当你感到忧虑不安时,请凝望这个面孔。我相信你会获得心灵上的安宁。|

印度前首相尼克鲁一度被英政府关起来。在坐牢的日子里,他把一个小小的佛像藏在他的口袋里,随身携带。偶尔他把这个佛像摆放在桌上并冥想:「纵使世上有再多的难题和麻烦,佛陀始终可以笑脸盈盈,为何我们不学习这伟大的人呢?」

一个法国学者 Anatole France, 在拜访伦敦博物院时, 生平第一次看见了一个佛像。他说道:「如果神从天而降,来到人间,他的模样会是这个样子!

然而并非一定需要塑像。许多人不需要任何的佛像,一样可以修持佛法。 我们不膜拜佛像,也不向他祈求任何事情,但我们尊敬和皈依这个伟大的宗教人 物。

有一位信徒在他家里置放一个佛像 45 年了。一天,一些传教士到他家里去,并告诉他它膜拜的是魔鬼。他一时错愕不堪,无言以对。这 45 年来,他朝夕膜拜著佛像,但有人冲著这点来攻击他时,他并不懂得如何解释。这是一些佛教徒的毛病。他们遵从传统礼仪、膜拜、祈祷、供奉、诵经,但他们从不理解佛陀的教导。现在你应该了解,无论有无佛像,都可以修持佛法,因为物质的身体并不是佛陀。

大乘佛教里说,佛有三身。三身就是报身、应身、法身。他用报身和应

身来吃饭睡觉及弘法。他用他的肉身来进行这些活动。当佛陀进入大涅槃时,报 身和应身消失了。但法身不可能消失。按照大乘佛教,阿弥陀佛现身在净土世界, 那些虔诚念他的名号和膜拜他的人,将往生净土,然后再此证悟涅槃。这种「佛 仍在世间直到一切众生获得解脱」的思想与信仰给人带来很大的希望与信心。

佛陀曾说过:「无论佛陀存在与否,佛法永远存在。」佛陀出现的时候,他发现人们已经忘了真正的佛法。「我所理解的佛法,并不是我创造的。」佛陀说。佛法是真理,它原本都存在,只是人们误解了,以自己的想象力制造错误的理念,模糊了佛法的真谛。如今,佛法传开来已有2500多年,人们依旧重蹈覆辙,在各地假借佛陀的名义来为非作歹。他们没有遵从佛陀真正的教诲,而把本身的传统文化习惯和佛法混合起来,称之为佛教。其实,我们应该学习佛陀真正的教诲,实践佛陀教导我们脱离苦海的实际方法。

佛陀在哪里?这个问题,对学习佛法的人,是没有必要的。想想看,我们每天都在用电。有必要问:是谁发现电源,它的名字,从哪里宋和它现在在哪里吗?我们应该做的是善用电源。核子和核子能被发现了,可以被用来建设或摧毁。我们的责任是把它用在对的地方。电脑和电视机被发明了,我们无须探知发明者的各种资料,重要的是好好利用它们。

同样的道理,我们无须问佛陀在哪里,去了哪里。如果他所教的佛法是正确有效的,为何我们要苦苫询问佛陀在哪里?佛陀从未说过他会把我们遣送到天堂或地狱。他可以告诉你要脱离苦海,你应该做什么,不应该做什么。这也是他唯一能做的事。他不能「替」你做任何事。你的责任是实践佛法。

很多人说神能够替人清洗罪恶。佛陀从未说过罪恶可以由一个人制造,而由另一个人替他赎罪。无论是佛陀还是神都无能为力。当一个人濒临死亡的时候,他说他相信神,你认为神可以抹去他所曾经做过的一切罪恶吗?比如说,你是个脾气暴躁的人而不知如何去除这个坏习惯。所以你向神祈求,让他带走你心中的残暴,你认为神可以这样做吗?对不起,不仅神做不到,佛陀也做不到。佛

陀只能告诉你,你如何可以靠自己的努力来去除你的嗔心。除了通过你自己,本身的努力,别无它法。你必须自己觉悟:「这个嗔心是危险的,它会制造问题、麻烦和给别人带来伤害。我必须尝试用我的毅力、决心来舒缓并消除我的怒气。」

佛陀有句话说得好。如果一个人造了恶业,他不能通过向神或佛祈祷来 根除。只有当他了解自作自受的道理,他才会停止制造恶业。我们必须努力地在 我们的心中种下制造善业的决心。当我们制造的善业越来越多时,其善果将渐渐 地化解之前所种下的恶果。

奪休摩罗是一个曾经杀害近千人的杀人魔。佛陀知道后便登门造访。奪 休摩罗在杀死了999个人之后,看到佛陀感到非常高兴。因为杀了佛陀,就能完 成他杀死1000人的愿望。他不管三七二十一,冲上前想要逮捕佛陀。佛陀知道 此时此刻的他不会听取劝导,因此耍了一点法术。佛陀像平时般步行,而任由他 拼命地追逐。虽然跑了四里路,他始终无法接近佛陀。他只好叫佛陀停下脚步。 佛陀知道该是谈话的时候了。佛陀说:「我已经停了,是你在跑。」鸯休摩罗不解 地说:「你怎么能说你停了?我明明看见你在走著。」佛陀解释说:「我停了,表示 我已经停止杀害及摧毁其他的生命。你还在跑著,还在作恶。如果你不再跑,你 就能捉到我。」鸯休摩罗还是不明白。佛陀耐心地劝著:「我已停止杀害,但你还 在无止境地追逐,你在痛苦里打滚啊!」鸯休摩罗终於知错了,并决定跟随佛陀。 后来,他变成了一个僧人,开始禅修。他还证得阿罗汉,得到了涅槃的幸福。他 不停地持善念,行善事,最终恶果渐行渐远,无法再缠上他了。这正是佛陀所教 导的:消除恶果,非靠拜神,而是积极散播种植善的种子。

如果我说佛陀住在宇宙的某一处,以某种具体的形式存在著,这是不符合佛陀的教诲的。但在另边厢,如果我说佛陀不住在任何地方,没有一个身躯,许多人会对这样的答案感到不悦,因为他们追求「存在」的欲望无法被满足。他们会说这岂不等於「无」。涅槃不是「无」。他是身心苦痛的熄灭及最高喜悦的体验。

其实,无论说佛陀活著还是死了都不对。如果佛陀所教导的佛法能让我们在生活中体验和平安宁,这已经足够了。我们把佛陀比喻成医生好了。医生发现了一帖有效的良药,吃了能够治疗疾病,解除病痛。

我们有必要知道这医生在哪里,他还活著与否。更重要的应该是我们懂得吃药并消除我们的病痛。相同地,佛陀的教诲足以让我们脱离苦海。佛陀赋予了我们绝对的权利,用我们的理性去理解对错,去理解大自然万物存在的规律。

世间里所有存在的物体,是没有不变化、不败,坏、不消失的。这些都是由各种元素、能量、心力和业力所组成的暂时性个体。这些都不可能永远不变。

如果你能理解这个道理,佛陀的教诲将有助於克服你的难题,消除不满足的感觉。否则,我们将承受许多生理和心理上的痛苦、不满足和失落感。我们以明智的行动来解决问题,而非仅仅祈祷、膜拜任何人。通过彻底了解问题的本质和根源,我们便能解决问题。

佛陀去了哪里?若说他已到了涅槃,人们会以为涅槃是个地方。涅槃不是一个地方,是一种能体验终极解脱的至高境界。我们无法说他到了哪里或他还存在,只能说他已经获得了涅槃的喜悦,也是我们生命的终极目标。

所以, 佛陀去了哪里?最好的答案是: 在你领悟终极真理的心中。

\$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$ 100 \$

原著: 达摩难陀长老

中译: 洪祖丰

编辑: 福报编辑部

出版: Buddhist Missionary Society Malaysia

Buddhist Maha Vihara

123, Jalan Berhala, Brickfields

50470 Kuala Lumpur, Malaysia

Tel: 03-2274 1886, 2274 1889, 2273 0150

Facsimile: 03-2273 3835

助印: 菩提心文化事业社

BODHIC1TTA SDN. BHD.

No. 23-6, Jalan PJU 1/42A,

Dataran Prima, Petaling Jaya,

47301 Selangor, Malaysia.

Tel: 03-7806 5698

Fax: 03-7806 5682

Email: bdchitta@gmail.com

Website: www.bdcitta.net

## 佛陀在哪裡

WHERE IS THE BUDDHA

佛陀去了哪裡? 若說他已到了涅槃, 人們會以爲涅槃是個地方。 涅槃不是一個地方, 是一種能體驗終極解脫的至高境界。 我們無法說他到了哪裡或他還存在, 只能說他已經獲得了涅槃的喜悅, 也是我們生命的終極目標。

